
Современный человек в семантическом пространстве  
культурных репрезентаций 

 

 

113

ГЕТЕРОТОПИЯ КУЛЬТУРЫ 
УДК: 001.8                            DOI: 10.31249/chel/2020.01.07 

 
 
 
 
 
 
 

Велинов И.И.  

СОВРЕМЕННЫЙ ЧЕЛОВЕК В СЕМАНТИЧЕСКОМ  
ПРОСТРАНСТВЕ КУЛЬТУРНЫХ РЕПРЕЗЕНТАЦИЙ: 

ИДЕАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВО ПЛАТОНА  
И КОНЦЕПЦИЯ ИДЕАЛЬНОГО УНИВЕРСИТЕТА  

БОГДАНА БОГДАНОВА© 
Новый болгарский университет, 

София, Болгария, velinov.ivo@gmail.com 
 
Аннотация. В статьe рассматривается идея о современном человеке, кото-

рый ищет смысл бытия, духовно совершенствуясь. В этом процессе важна роль 
духовной силы и создание долговременных семиотических образов прошлого, 
которые определяют образ и сущность болгарина. Культура рассматривается как 
набор отношений между определенными текстами. Таким образом, культуроло-
гический анализ обращен к духовной силе болгарина, которую можно понимать 
как знак вечности и бессмертия в динамических культурных реалиях. Это дает 
возможность далее обсуждать вопросы, связанные с духовной свободой человека 
в ее метафизических измерениях, с созданием духовно значимого наследия бол-
гарской культуры. 

Ключевые слова: познание; культура; язык; аксиология; метафора. 
Поступила: 28.06.2019                   Принята к печати: 17.07.2019 
 
 

                                           
© Велинов Иво Иванов, 2020 



 
Велинов И.И. 

 

 

114

Velinov Ivo Ivanov 
The modern man in the semantic space of cultural representations: 

Plato's ideal state and Bogdan Bogdanov’s concept of the ideal University 
New Bulgarian University, 

Sofia, Bulgaria, velinov.ivo@gmail.com 
 
Abstract. The paper deals with the idea of a modern man who is looking for the 

meaning of life, improving spiritually. In this process, of particular importance is the 
role of spiritual power and the creation of long-term semiotic images of the past, which 
determine the image and essence of the Bulgarian. Culture is seen as a set of relation-
ships between certain texts. Thus, cultural analysis turns to the spiritual power of the 
Bulgarian, which can be understood as a sign of eternity and immortality in the  
dynamic cultural realities. This makes it possible to further discuss issues related to the 
spiritual freedom of man in its metaphysical dimensions, with the creation of a spiritu-
ally significant heritage of Bulgarian culture. 

Keywords: knowledge; culture; language; axiology; metaphor. 
Received: 28.06.2019                                        Accepted: 17.07.2019 
 
 

«Существовать» – вот изначально грозный глагол, 
обозначающий жизненную ситуацию. 

Хосе Ортега-и-Гассет 
 

Введение 
 
Современный болгарин находится на перекрестке разных куль-

тур, в ситуации культурного хаоса, и кажется, что он проиграл битву 
за отстаивание своей национальной духовности. С другой стороны, 
болгарин привык к катастрофам и к агонии повседневности и уже не 
впадает в отчаяние в этом хаотическом мире. Он с помощью ду-
ховного богатства и духовной силы раскрывает разные стороны 
своей человеческой сути. Категория духа относится к основному 
жизненному принципу духовной жизни, также представляет оппо-
зицию «духовность – бездуховность» [Минкова, Трифонов, 2003]. 

Эту оппозицию можно рассматривать с нескольких точек 
зрения. Во-первых, дух обладает онтологической функцией. Таким 
образом, мы принимаем его за первооснову, за внутреннее единст-
во всех форм культурного многообразия. Во-вторых, для объясне-
ния его сущности можно применить антропологический подход к 
категории духа. При таком подходе дух предстает как собиратель-
ный термин, характерный исключительно для человека, он может 



Современный человек в семантическом пространстве  
культурных репрезентаций 

 

 

115

обозначать душу, разум, сознание, любовь к истине, смысл жизни 
или знак вечности и бессмертия. В-третьих, дух представляет 
иную трансцедентную реальность, так называемый духовный мир. 
Этот духовный мир существует и функционирует параллельно с 
реальным, материальном миром [Августин, 2006; Бояджиев, 1998; 
Вернан, 1998]. 

В последние четверть века, осмысливая свое существование 
и творческую деятельность, болгарин пытается осознать себя и как 
часть социума, и как культурное явление, затем соотнося себя с 
волей Творца и своей отдачей Его воле. Так приобретаются изме-
рения уникально-универсальной личности, и человек представляет 
в субъектно-уникальном виде всеобщее, достигая на этом этапе 
развития высших моральных качеств в их онтологическом значе-
нии. Это нравственный подвиг, который выражается в полной са-
моотдаче абсолютному добру. 

Стремление к достижению абсолютного духа как носителя 
изначальной цели бытия в его саморазвитии и самопознании на-
правляет наше внимание к так называемой метасвободе, свободе 
от свободы, которая связана с самотрансцендентированием и с ин-
тенциональным отношением болгарина к Абсолюту. Представля-
ется, что во все периоды1 болгарской истории свобода осознается 
на том уровне, где самые совершенные акты – это те, в которых 
отсутствует выбор, потому что свобода всегда связана с самопре-
одолением и самоотрицанием во имя личностного роста. Человеку 
свойственно наполнять позитивным содержанием концептуальное 
понятие Свобода для чего-то / кого-то, которое существенно отли-
чается от негативной коннотации Свободы от чего-то / кого-то. 

Болгарин ищет смысл бытия с помощью качеств духа, фор-
мирующих направления его поисков и находок. Специфика ка-
честв духа определяет сущность каждого человека. Аналогичный 

                                           
1 Минкова и Трифонов, 2003, комментируют относительно развития бол-

гарского «поляризированного» духа в следующих исторических периодах Болга-
рии. 1. Древние корни болгарского духа и душевности фракийцев, славян, прото-
болгар. 2. Облагораживание этнического духа в период Первого болгарского 
царства. 3. Возрожденный болгарский дух в период Второго болгарского царства. 
4. Упадок духа во времена османского владычества. 5. Достижения и испыта-
ния болгарского духа в период Третьего болгарского царства. 6. Круговороты 
национального духа болгар при социализме в Республике Болгарии. 7. Свобода, 
события и новое самоосмысление болгар после 1989 г. 



 
Велинов И.И. 

 

 

116

пример можно найти в Государстве Платона, где он пишет, что 
никакая организация не может быть лучше, чем личные качества 
людей, которые ее составляют. Для Платона бытие делится на Мир 
идей и Мир вещей. Ему принадлежит идея о вещах в Мире вещей, 
которые представляют собою «тени» эйдосов из Мира идей. И этот 
своеобразный прообраз материального мира представляет дух и 
как функцию материального мира и как жизненный принцип тела 
[Платон, 2015]. 

Внешний мир очень часто дорисовывается с помощью лин-
гвистических конструкций. Исследуя загадки культуры в парадигме 
поиска идеального способа бытия в обществе, известный болгар-
ский культуролог и филолог Богдан Богданов присоединяется к тем, 
кто предлагает абсолютно новый способ понимания скрытой сущ-
ности культуры в болгарском контексте. По его мнению, сообщест-
во – видимая основа, определяющая характер культуры и характер 
основных ценностей. Используя идеи семиотических исследова-
ний Ролана Барта, Чарльза Пирса, Юлии Крыстевой и Цветана То-
дорова, Богданов определяет культуру не только как инструмен-
тально заданный способ означивания, но и собственно как набор 
значений-утверждений. Ценность может быть утверждением, а 
культура – это система ценностей, которую можно представить 
как набор отношений между определенными текстами [Богданов, 
2014; Лотман, 2009; Успенски, 2000].  

 
 

Болгарская духовность в динамических культурных реалиях 
 
Концепция Аристотеля о материи и форме и по сей день 

участвует в пространственно-временной организации общества, 
позволяя создавать устойчивые семиотические образы минувшего 
времени. По всей вероятности, то же самое имеет в виду и святой 
Августин, согласно которому существует три типа памяти1, что 
позволяет утверждать: память – это настоящее для прошедшего 
[Августин, 2006]. Можно предположить, что одна из основных 
задач культуры состоит в легитимации общей истории, в создании 
культурного наследия. С помощью коллективной памяти мы до-
полняем наши воспоминания, и наша индивидуальная память по-
                                           

1 Это память ощущений, память интеллекта и память чувств. 



Современный человек в семантическом пространстве  
культурных репрезентаций 

 

 

117

могает сохранить память культуры в целом. Поскольку язык явля-
ется одной из основных социальных структур [Greimas, 1987; Бо-
гданов, 2007], в любом обществе существует разнообразие вер-
бальных условий, при помощи которых человек воссоздает свои и 
коллективные воспоминания. Так эта структура находится в по-
стоянном процессе видоизменений, меняются и способы сохране-
ния памяти, а отношения между человеком и группой создают 
предпосылки для образования коллективной памяти и запечатления 
ее в пространстве, в ландшафте. В пределах семиотического поля 
взаимосвязанных индивидуальных интерпретаций памяти личные 
воспоминания связываются с воспоминаниями других во взаимодо-
полняющие образы [Лотман, 2009]. 

В любом обществе ценность обладает нормативной силой.  
У Богдана Богданова эта мысль используется в его идее об уни-
верситетском сообществе – ценности поддерживают и организуют 
его, мотивируя определенную академическую ответственность и 
обретая конкретный смысл. Категория ценности представляет  
собой оформленное социальное следствие, рефлексию, которая 
имеет социальный эффект. Это порождает в явном или неявном 
виде понимание взаимоотношений между индивидами в конкрет-
ном сообществе как идеальных отношений с внешним миром. 

Богданов поясняет, что «материальная и идеальная реалии 
становятся объектами культуры в той степени, в которой они  
являются носителями значения», и с помощью культурно-истори- 
ческого подхода устанавливается, что «культура <…> это сво-
бодная, открытая система, постоянно находящаяся в состоянии 
перетекания в другую систему или под угрозой распада на обра-
зующие ее подсистемы». Ее специфический интеграционный ха-
рактер определяет ее основные элементы – значения, ценности, 
иерархически организованные ценностные комплексы [Богданов, 
2007, с. 24–26]. Система ценностей, которую он обсуждает, это не 
только функционирующее единство значений, но и мировоззрение, 
оформленная система экзистенциальных утверждений. Эта систе-
ма моделирует представления о времени и пространстве, о целост-
ности мира, а мировоззрение и аксиологические ориентиры пере-
даются с помощью традиций. 

В поддержку этого тезиса Богданов приводит пример иерар-
хического построения феноменов мир и мир человека – от низшего 
материального до высшего идеального. Именно поэтому культу-



 
Велинов И.И. 

 

 

118

рологический анализ работает с отдельными реалиями, часто яв-
ляющимися материальными объектами, идеальное значение кото-
рых сложно обнаружить. У самого значения много пониманий, ко-
торые зависят от культурологических связей, от отношений в 
историческом плане и определяют потенциал и возможность быть 
носителем значения в определенной семиотической системе [Богда-
нов, 2014, с. 117]. 

С помощью упомянутых гипотез Богданова об идеальных 
сообществах и открытых системах, об идеальном логическом и 
идеальном практическом, о взаимосвязанных пропорциях в систе-
ме «язык – речь», возможно подойти к практическому пониманию 
соотношения «среда человека – культура» и пониманию влияния 
идей и идеалов на цивилизационные процессы [Бояджиев, 1998; 
Лотман, 2009; Успенски, 2000]. 

В образовательном процессе идеалы понимаются двояко. 
Во-первых, это культурные идеалы в современном болгарском 
обществе, которые выражены в идеальных целях и альтернатив-
ных практиках. Во-вторых, это идеалы в современной болгарской 
культуре, они привлекают внимание к творцам культуры, так на-
зываемым dramatis personæ, действующим лицам современной 
драмы, которые создают наследие для будущих поколений. Соот-
ветственно, можно рассматривать характеристики культурных 
идеалов и их значение в рамках абстрактного типологического 
представления о системе «среда человека – культура» с учетом 
двух основных типов сообществ – закрытого и открытого [Богда-
нов, 2014, с. 96]. Закрытое сообщество отталкивает другие сооб-
щества и создает мощную мифологию, защищая интегрированных 
в ней индивидов. В открытом сообществе налицо многообразное 
общение с другими сообществами и признание их существования. 
Проблема в этом случае возникает из-за сложного отношения меж-
ду индивидом и сообществом в результате меняющихся норм. 

Во всех исторических эпохах (в первобытной, античной, 
средневековой и современной культурах) можно найти эти два ви-
да сообществ. Они обладают исторической достоверностью, кото-
рая помогает ценностному анализу отдельных культур и культур-
ных эпох. Чтобы хорошо интегрироваться в целостную среду, 
какой является культура, индивид использует непосредственное 
общение и чтение текстов, которые дополняют отсутствующие в 
обыденности смыслы [Богданов, 2007, с. 30–32; Лотман, 2009]. 



Современный человек в семантическом пространстве  
культурных репрезентаций 

 

 

119

Для Богданова оппозиция «язык – речь» предполагает идею 
о схемах-топосах: «Динамические топосы обычно представляют 
собой оппозиции. Так же как использованные топосы всегда свя-
заны друг с другом и семиотически-знаково накладываются друг 
на друга, так же связаны и использованные оппозиции, как бы 
подготовленные для процесса обозначения. Динамика связанных 
таким способом топосов-оппозиций упорядочивается определе-
ниями. Всегда можно выбрать одно определение и на нем остано-
виться. От нас зависит, остановиться ли на нем или оставить 
его под вопросом» [Богданов, 2014, с. 154–155]. 

Такой подход применим и к понятиям текст и культура, он 
помогает понять соотношение культуры и образованности, понять 
сущность культуры в контексте болгарского образования. Если  
использовать семантику слова «государство» в понимании Платона, 
то смысловая оппозиция «идеальное – реальное» воспринимается 
как частичный синоним оппозиции «добро – зло». Так трансформи-
руются материальные и идеальные реалии посредством образной 
аналогии семантического содержания и анализа отношения между 
идеальным и реальным, а также и с помощью их специфических 
значений для теоретического и творческого представления идеаль-
ной культуры в отношении «среда человека – культура». 

 
 

Противоречия между аксиологией и 
практическим пониманием культуры 

 
В эволюционном аспекте разные исторические сообщества 

показывают, что у свободно рожденного человека есть возмож-
ность получить хорошее образование и воспитание. В случаях,  
когда личность формируется в поле нравственного благородства, 
духовного и культурного богатства, она осознает, что желание 
быть полезной другим, способствовать развитию других индиви-
дов – это высшая ценность. Эту же мысль мы видим у Платона, 
который говорит, что культура и, в частности, музыка – неотъем-
лемая часть жизни поэтов, а роль поэтов состоит в создании  
поэзии для роста души. Поэзия способствует обогащению личности, 
помогая ей в процессе ее конечной трансформации на пути к идеалу 
красивого и гармоничного целого [Богданов, 2014, с. 46–49;  
Бояджиев, 1998; Платон, 2015]. 



 
Велинов И.И. 

 

 

120

Немногие из избранных исторических личностей и культур-
ных героев своего времени были призваны убеждать, воспитывать, 
напутствовать и наставлять, потому что их душа находилась в со-
звучии с «природой божества». Это стремление к идеальному об-
ществу требует от души человека развиваться в заданном направ-
лении, чтобы быть стойкой в основном законе жизни – любви к 
ближнему. Человек с трудом осознает свою значимость в общест-
ве, но любовь и долготерпение – хорошие советчики в процессе 
осознания этики и эстетики и усвоения их основных принципов. 

Музыка может говорить с помощью языка общечеловече-
ской любви, рассказывать о чувствах человека, быть зеркалом ду-
ши человека и, если она создана путем высшего вдохновения, – 
манифестировать Божественный образ. Музыка не воспринимает-
ся разумом и логикой, она помогает человеку постичь запредель-
ность и черпать духовность в ее самом чистом виде, подтверждая 
мысль Платона о трех началах и о душе человека [Лури, 2012]. 

Философия помогает ознакомиться с параллельной реально-
стью, имеющей материальное и идеальное выражение и находя-
щейся за пределами современного понятия о благоденствии,  
лишенного искры Божьей. Принципы высшего блага Платона – 
личностного участия в вечной природе идей и воплощении идей в 
действительность, осмыслении бытия, – помогают нам в рассмот-
рении темы о соотнесении образования и идеалов. Любой культу-
рологический анализ в этой области начинается с конкретных  
исторических реалий и заканчивается поиском гипотез об их связи 
с материальными объектами, идеями и идеалами. 

Предположение, что современный человек для самосовер-
шенствования обязательно будет читать Платона, выглядит  
абсурдным в эпоху гиперконсумации университетского образова-
ния. Поэтому вопрос, связанный с чтением и обсуждением Плато-
на, вновь становится актуальным. Возможно ли соотнести процесс 
становления современной личности с мудростью Платона, с той 
мудростью, при которой идея единства и идентичности сообщест-
ва рассматривается через призму добродетелей, таких как сме-
лость, беспристрастный взгляд на вещи и явления, разумность и 
справедливость? Интеллектуальная провокация в этом случае  
содержит некий казус, соотнесение материальной реалии с иде-
альной. С одной стороны, классический текст Третьей книги в Го-
сударстве Платона, а с другой – dramatis personæ, Богдан Богда-



Современный человек в семантическом пространстве  
культурных репрезентаций 

 

 

121

нов и его идея о современном университете и образовании в бол-
гарском контексте [Богданов, 2006; Платон, 2015]. 

Можно сказать, что идеи Богданова об идеальном сообщест-
ве и открытых системах, о роли в культуре высшего образования и 
университетского сообщества соотносятся с идеей Платона в 
Третьей книге о музыкальном образовании и о том, что такт и ме-
лодия следуют за словом. 

Философское мастерство у Платона Богданов рассматривает 
с помощью гармоний в жизненном аспекте. Богданов интерпрети-
рует этапы жизни посредством диалектических оппозиций между 
необходимостью обладать чем-то / кем-то и свободой. Он рас-
сматривает университетскую повседневную жизнь, университет-
скую культуру как место создания значимых в культуре утвержде-
ний и говорит о неизбежном существовании в топосе «пустого и 
полного времени» [Богданов, 2014, с. 155]. И здесь заключен се-
миотический подход в переходе от бесконечного к конечному, по-
ниманию бытия как синтеза конечного и бесконечного. Из кон-
фликта между свободой и необходимостью, в котором нет 
победителей, Богданов создает идею университета как всеобъем-
лющее выражение реального и идеального. Между необходимо-
стью и свободой утверждается концепция «примирения», от кото-
рой родится вновь, в идеальном воображении интерпретатора, 
идея гармонии Платона. Ритм в музыкальном образовании, о ко-
тором пишет Платон, распознается в современных процессах обу-
чения в идеальном университете в болгарском контексте. Единство 
и сущность разума должны быть ведущими принципами в органи-
зации сообществ, в их степени закрытости и открытости. Закрытое 
сообщество может потерять ритм, когда слишком обособлено.  
Открытое сообщество в избыточной открытости может перестать 
существовать. Именно поэтому ритм и гармония будут главными 
в целостной концепции университетской автономии образователь-
ного процесса, в попытке практического воплощения идеального. 

Могут быть добавлены и другие аналогии в поддержку этих 
гипотез, но они всегда будут связаны с проблематикой сохранения 
гармонии и ритма в открытой и закрытой системе, в данном случае – 
как концепция идеального университета. 

 
 



 
Велинов И.И. 

 

 

122

Перспективы исследований 
 

Опыт предыдущих поколений неизменно присутствует в  
современности и пробуждает исследовательский и эстетический 
интерес. Инаковость в окружающем нас мире – это универсальная 
идея интенционального сознания. Суть этого сознания состоит в 
убежденности в реальном существовании большинства объектов в 
мире, как и в существовании самого мира как их совокупности.  
В процессе осознания мира рождается его признание или отказ от 
признания его существования. 

Платон – идеальный поэт, он оказал влияние на мышление и 
понимание последующих поколений. Он создал идеи идеальных 
образов, модели практических действий. Его мысль о том, что му-
зыка дает нам то, что не может дать слово, создает условия для 
противоречивых и углубленных размышлений современных ис-
следователей. В музыке идеального поэта должна быть идеальная 
гармония, ритм и порядок. 

Насколько продуктивно объяснять современную универси-
тетскую культуру, академическое сообщество и университетскую 
автономию согласно дискуссионным моделям Платона, которые 
всегда благодатны для исследования идеальной среды и сверхсо-
обществ в контексте среда человека – античная культура и среда 
человека – современная культура? Университетская автономия 
предполагает, что культура должна быть динамичной и в состоя-
нии преобразоваться в другую культуру. В свою очередь универ-
ситетская культура служит средой для возникновения новых  
утверждений, что порождает необходимость в их толковании, по-
нимании и переосмыслении в рамках академической ответствен-
ности. По мысли Богданова, толкование включает пересечение 
кодов и сверхутверждений в рамках академического сообщества – 
«все тексты в культуре стремятся связаться в один сверхтекст 
или в одно сверхутверждение». Необходимость в понимании и  
переосмыслении сообщений – это следующая ступень адаптации 
традиционных утверждений и ценностей к новым средам и усло-
виям сообществ [Богданов, 2007, с. 27–28]. 

Можно рассматривать роль реальных dramatis personæ в  
историческом контексте в сравнении с миссией идеальных поэтов 
и их пониманием материальных объектов в соотнесении со значе-
нием в параллельных мирах, в мире идей. Возникает множество 



Современный человек в семантическом пространстве  
культурных репрезентаций 

 

 

123

вопросов, связанных с музыкальным строем и строением универ-
ситетской культуры, с ритмом в университетской автономии и в 
академическом сообществе. Они также являются актуальными для 
процессов репрезентации сокрытых «трех значений» Богданова 
[Богданов, 2014]. 

В этом контексте можно повторить, что акт проговаривания 
памяти – личное или коллективное действие, при котором общая 
граница семиосферы пересекается с границами отдельных куль-
турных пространств [Lotman, 1990]. 

Таким образом, процесс мышления приводит к пониманию, 
а понимание связано с общеполезными практическими действиями 
при обсуждении поставленных проблем образовательного процес-
са согласно общечеловеческим ценностям. Культура и образова-
ние превращаются в сверхтекст или в одно сверхутверждение.  
Соответственно, в сверхутверждении болгарской культуры модель 
идеального болгарского университета оказывается взаимоувязана 
с пониманием оппозиции «идеального мира – реальности». 

 
 

*   *   * 
 
Современный человек концептуализирует настоящее и  

успешно делится накопленным опытом, посредством языка он 
формирует символическую и семантическую память и создает про-
екции в будущее время. Благодаря социальным взаимодействиям 
человек усваивает образы, которые через некоторое время принимает 
как правдивое отражение прошлых событий в его жизни [Greimas, 
1987; Lotman, 1990; Успенски, 2000]. Индивидуальное эмоциональ-
ное состояние играет основную роль при субъективации образов, 
при том образ отличается от произошедшего события и ведет к до-
полнительному углублению и интерпретации его будущей актуали-
зации. Этот эмоциональный процесс во многом подобен нашим 
детским воспоминаниям, которые представляют собой образы 
прошлого, в которых прошедшее время запечатлено с помощью 
аффектов и фантазии. 

Концептуализация идей памяти человека способствует раз-
витию когнитивной семиотики, которая выясняет часть специфики 
взаимоотношений между памятью и мотивацией субъекта. Анали-
зируя процессы возвращения воспоминания и порождение нового 



 
Велинов И.И. 

 

 

124

воспоминания во времени и пространстве, человек наполняет  
ассоциациями настоящие моменты и через них распознает про-
шлое. Таким образом, семантическое пространство играет ключе-
вую роль для процессов воспоминания и реконструирует время. 

С помощью текстов из древнегреческой цивилизации можно 
очертить четыре основных течения мысли, которые анализируют 
«память»1 с культурологической стороны. Согласно идеям древне-
греческих философов, люди умирают, потому что они не в силах 
связать начало и конец человеческой жизни. Только память дает 
возможность соединить то, что создали наши предки, с тем, что 
мы делаем сейчас, и с надеждой, что эти дела не будут забыты в 
будущем [Вернан, 1998]. 

В современном болгарском обществе наблюдается затянув-
шийся культурный кризис, который трудно интерпретировать.  
Интерпретированная культура никогда не аутентична до конца, а 
она описывается интерпретатором с помощью индивидуальных 
выразительных средств. Сознание болгарина богато историческим 
наследием, но также участвует в повседневной профанации с от-
сутствием ценностных ориентиров и понимания современной си-
туации в Болгарии. 

Сейчас культурное наследие понимается чрезвычайно широко. 
Процессы создания и сохранения этого наследия охватывают всю 
материальную реальность. Предпосылки анализа исторического 
объекта с его культурным значением заложены в прошлом, и кри-
терии времени и пространства формируют специфические подхо-
ды для создания объектов и явлений культуры и для превращения 
их в наследие [Лотман, 2009]. 

 
 

Список литературы 
 

Августин Аврелий. Изповеди. – София: Изток-Запад, 2006. – 430 с. 
Богданов Б. Текст, говорене и разбиране. Есета. – Пловдив: Жанет 45, 2014. – 

248 с. 
Богданов Б. Култура, общество, литература. Текстове по културна антропология 
на античността. – София: ЛИК, 2007. – 630 с. 

                                           
1 Первое течение можно найти в мифических рассказах Гомера, второе у 

Пиндара и Эсхила, третье представлено идеями, заложенными в платонизме, а 
четвертое – в творчестве Аристотеля. 



Современный человек в семантическом пространстве  
культурных репрезентаций 

 

 

125

Богданов Б. Университетът: особен свят на свобода. Статии, студии и слова. – 
София: Нов български университет, 2006. – 134 с. 

Бояджиев Ц. Кръговрат на духа. Философски есета и студии от Платон до Фичи-
но. – София: ЛИК, 1998. – 208 с. 

Вернан Ж.-П. Мит и мислене при древните гърци. – София: Критика и хума-
низъм, 1998. – 208 с. 

Лури Г. Въведение в речника на Платон. – София: Нов български университет, 
2012. – 332 с. 

Минкова Ст., Трифонов Т. Български дух, душевност и духовност през вековете. – 
София: Памет, 2003. – 752 с. 

Платон. Държавата. – София: Нов български университет, 2015. – 498 с. 
Успенски Б. Семиотика на културата. Съчинения. – София: Славика, 2000. –  
Т. 2. – 388 с. 

Лотман Ю. Чему учатся люди: Статьи и заметки. – М.: Центр книги ВГБИЛ  
им. М.И. Рудомино, 2009. – 416 с. 

Greimas J.A. On meaning. Selected writings in semiotic theory. – Minneapolis: Univer-
sity of Minnesota Press, 1987. – 237 с. 

Lotman Yu. Universe of the Mind: A Semiotic Theory of Culture. – London; New 
York: I.B. Tauris & Co Ltd, 1990. – 288 с. 

 
 

References 
 
Saint Augustine. (2006). Confessions. Sofiya: Iztok-Zapad. 
Bogdanov, B. (2014). Text, Talking and Understanding. Essays. Plovdiv: Zhanet 45. 
Bogdanov, B. (2007). Culture, society, literature. Texts in cultural anthropology of 

antiquity. Sofiya: LIK. 
Bogdanov, B. (2006). University: a special world of freedom. Articles, studies and 

utterances. Sofiya: Nov b"lgarski universitet. 
Bojadzhiev, Tz. (1998). A Circle of the Spirit. Philosophical essays and studies from 

Plato to Ficino. Sofiya: LIK. 
Vernant, J.-P. (1998). Mythe et pensée chez les Grecs. Sofiya: Kritika i humaniz"m. 
Luri, G. (2012). Introducción al vocabulario de Plató. Sofiya: Nov b"lgarski universitet. 
Minkova, St., Trifonov, T. (2003). Bulgarian spirit, state of mind and spirituality 

through the ages. Sofiya: Pamet. 
Plato. (2015). Republic. Sofiya: Nov b"lgarski universitet. 
Uspenski, B. (2000). The Semiotics of Culture. Writings. Vol. II. Sofiya: Slavika. 
Lotman, Ju. (2009). For what people study. Articles and Notes. M.: Centr knigi VGBIL 

im. M.I. Rudomino. 
Greimas, J.A. (1987). On meaning. Selected writings in semiotic theory. Minneapolis: 

University of Minnesota Press. 
Lotman, Yu. (1990). Universe of the Mind: A Semiotic Theory of Culture. London & 

New York: I.B. Tauris & Co Ltd. 


